
eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X 

SUJUD: JURNAL AGAMA, SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 

           

 

. 

    1077 

 Homepage https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/sujud 

 

 

 

 

 

 

 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah 

Mufasir Kawasan Asia Tenggara 

 
Amiruddin 1, Luqman Abdul Jabbar 2 

IAIN Pontianak1,2 

 
*Email amirudinera2024@gmail.com, luqman_ajabbar@iainptk.ac.id  

 

Diterima: 28-01-2026 | Disetujui: 08-02-2026 | Diterbitkan: 10-02-2026 

  
ABSTRACT 

Islam as a universal religion has emerged and developed within diverse social and cultural contexts. In Southeast 

Asia, the process of Islamization occurred through peaceful and dialogical mechanisms of cultural acculturation. 

This phenomenon has significantly influenced the patterns of Qur’anic interpretation that developed in the region. 

This article aims to examine the concept of local cultural acculturation in Qur’anic exegesis by analyzing the 

thoughts of Southeast Asian mufassirs. This study employs a qualitative method with a library research approach, 

along with descriptive-analytical analysis of representative tafsir works from Southeast Asia. The findings indicate 

that Southeast Asian mufassirs integrate local cultural values into Qur’anic interpretation as long as they do not 

contradict the fundamental principles of Islam. Such acculturation is reflected in the language of interpretation, 

socio-cultural approaches, and an emphasis on values of moderation, tolerance, and social harmony. Thus, 

Qur’anic exegesis in Southeast Asia represents a contextual interpretive model that reinforces an inclusive image 

of Islam as rahmatan lil ‘alamin. 

Keywords: Cultural acculturation, Qur’anic exegesis, Southeast Asian mufassirs, Nusantara Islam 

 

 

ABSTRAK 

Islam sebagai agama universal hadir dan berkembang dalam berbagai konteks sosial dan budaya. Di kawasan Asia 

Tenggara, proses islamisasi berlangsung melalui mekanisme akulturasi budaya yang damai dan dialogis. Fenomena 

ini turut memengaruhi corak penafsiran Al-Qur’an yang berkembang di wilayah tersebut. Artikel ini bertujuan 

untuk mengkaji konsep akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an dengan menelaah pemikiran mufasir Asia 

Tenggara. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), 

serta analisis deskriptif-analitis terhadap karya-karya tafsir representatif dari kawasan Asia Tenggara. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa mufasir Asia Tenggara mengintegrasikan nilai-nilai budaya lokal ke dalam 

penafsiran Al-Qur’an selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Islam. Akulturasi tersebut tampak 

dalam bahasa tafsir, pendekatan sosial-kultural, serta penekanan pada nilai moderasi, toleransi, dan harmoni sosial. 

Dengan demikian, tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara merepresentasikan corak tafsir kontekstual yang memperkuat 

wajah Islam yang inklusif dan rahmatan lil ‘alamin. 

Kata kunci: Akulturasi budaya, tafsir Al-Qur’an, mufasir Asia Tenggara, Islam Nusantara 

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 
Amiruddin, A., & Jabbar, L. A. . (2026). Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir 
Kawasan Asia Tenggara. Sujud: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya, 2(2), 1077-1085. 
https://doi.org/10.63822/v6f05773 

 

Vol. 2, No. 2, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/v6f05773 

Hal. 1077-1085 

  

mailto:amirudinera2024@gmail.com
mailto:luqman_ajabbar@iainptk.ac.id


 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1078 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an merupakan kitab suci yang diturunkan sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia 

tanpa dibatasi oleh ruang dan waktu. Namun, pemahaman terhadap Al-Qur’an selalu dipengaruhi oleh 

konteks historis, sosial, dan budaya masyarakat tempat Islam berkembang. Oleh sebab itu, tafsir Al-Qur’an 

tidak dapat dilepaskan dari latar belakang mufasir dan realitas sosial yang melingkupinya. Al-Qur’an 

diturunkan sebagai petunjuk bagi seluruh umat manusia, tanpa dibatasi oleh ruang dan waktu. Meskipun 

demikian, pemahaman terhadap Al-Qur’an tidak pernah berdiri di ruang hampa. Ia selalu berinteraksi 

dengan realitas sosial, budaya, bahasa, dan pengalaman historis manusia. Oleh karena itu, tafsir Al-Qur’an 

sebagai upaya manusia memahami wahyu ilahi memiliki karakter dinamis dan kontekstual. 

Kawasan Asia Tenggara merupakan salah satu wilayah dengan populasi Muslim terbesar di dunia. 

Islam masuk ke kawasan ini melalui jalur perdagangan, dakwah kultural, dan pendidikan, bukan melalui 

penaklukan militer. Fakta historis ini menjadikan Islam di Asia Tenggara berkembang secara damai dan 

akomodatif terhadap budaya lokal. Proses perjumpaan antara Islam dan budaya lokal inilah yang kemudian 

melahirkan fenomena akulturasi budaya. Akulturasi budaya tidak hanya terlihat dalam praktik sosial 

keagamaan, tetapi juga dalam tradisi intelektual Islam, termasuk tafsir Al-Qur’an. Para mufasir Asia 

Tenggara menafsirkan Al-Qur’an dengan mempertimbangkan kondisi sosial-budaya masyarakat setempat. 

Mereka menggunakan bahasa lokal, simbol budaya, dan nilai-nilai tradisional sebagai medium untuk 

menjelaskan pesan Al-Qur’an. 

Namun, fenomena akulturasi budaya dalam tafsir sering kali dipahami secara keliru sebagai bentuk 

penyimpangan atau pengaburan ajaran Islam. Padahal, jika ditelaah lebih dalam, akulturasi justru 

merupakan strategi dakwah dan pendidikan yang efektif untuk membumikan ajaran Al-Qur’an. Oleh karena 

itu, kajian akademik mengenai akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an, khususnya di kawasan Asia 

Tenggara, menjadi sangat penting. 

Di kawasan Asia Tenggara, Islam berkembang melalui proses yang relatif damai dan akomodatif 

terhadap budaya lokal. Berbeda dengan wilayah lain yang mengalami islamisasi melalui ekspansi politik 

dan militer, Islam di Asia Tenggara disebarkan melalui jalur perdagangan, dakwah kultural, dan pendidikan. 

Proses ini menghasilkan bentuk keberislaman yang khas dan bercorak moderat. Dalam konteks penafsiran 

Al-Qur’an, akulturasi budaya lokal menjadi fenomena yang tidak terhindarkan. Mufasir Asia Tenggara 

berusaha menjembatani pesan universal Al-Qur’an dengan realitas budaya masyarakat setempat. Oleh 

karena itu, kajian tentang akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an menjadi penting untuk memahami 

karakteristik pemikiran Islam di kawasan ini. 

 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena objek kajian penelitian ini berupa teks tafsir Al-Qur’an dan pemikiran mufasir, 

yang membutuhkan pemahaman mendalam terhadap makna, konteks, dan konstruksi pemikiran. Penelitian 

ini tidak bertujuan mengukur fenomena secara kuantitatif, melainkan mendeskripsikan dan menganalisis 

konsep akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an karya mufasir Asia Tenggara. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi kepustakaan (library research). Metode 

ini digunakan karena sumber data utama penelitian berupa karya-karya tafsir Al-Qur’an dan literatur ilmiah 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1079 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

yang relevan. Penelitian dilakukan dengan menelusuri, mengkaji, dan menganalisis berbagai sumber tertulis 

yang berkaitan dengan tema akulturasi budaya dan tafsir Al-Qur’an di kawasan Asia Tenggara. 

 

 

HASIL  

Akulturasi Budaya: Definisi dan Konsep 

Akulturasi budaya adalah proses pertemuan dua kebudayaan atau lebih yang saling memengaruhi 

tanpa menghilangkan identitas dasar masing-masing. Dalam kajian antropologi, akulturasi dipahami 

sebagai adaptasi budaya yang berlangsung secara gradual dan selektif. Islam sebagai agama tidak menolak 

budaya lokal secara total, tetapi melakukan proses seleksi berdasarkan nilai-nilai tauhid dan etika Islam. 

Dalam tradisi hukum Islam dikenal kaidah al-‘adah muhakkamah yang menegaskan bahwa adat 

atau budaya dapat dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan syariat. Kaidah ini 

menjadi dasar teologis penerimaan budaya lokal dalam praktik keislaman, termasuk dalam penafsiran Al-

Qur’an. 

 

Tafsir Al-Qur’an dan Kontekstualisasi 

Tafsir Al-Qur’an merupakan hasil ijtihad manusia yang bersifat relatif dan kontekstual. Oleh karena 

itu, tafsir selalu mengalami perkembangan sesuai dengan perubahan zaman dan kebutuhan umat. 

Pendekatan kontekstual dalam tafsir menekankan pentingnya memahami ayat-ayat Al-Qur’an dengan 

mempertimbangkan kondisi sosial, budaya, dan problem kemanusiaan. 

Dalam konteks Asia Tenggara, kontekstualisasi tafsir menjadi keniscayaan karena masyarakatnya 

memiliki keragaman budaya, etnis, dan tradisi lokal yang kuat. Tafsir yang mengabaikan konteks budaya 

berpotensi sulit diterima oleh masyarakat. 

1. Tafsir Al-Qur’an sebagai Produk Interaksi Teks dan Budaya 

Tafsir Al-Qur’an pada hakikatnya merupakan hasil interaksi antara teks wahyu dan realitas sosial-

budaya tempat mufasir hidup. Al-Qur’an sebagai teks ilahi bersifat tetap, namun penafsiran terhadapnya 

bersifat dinamis dan kontekstual. Oleh karena itu, latar belakang sosial, budaya, dan intelektual mufasir 

sangat memengaruhi corak tafsir yang dihasilkan. 

Di kawasan Asia Tenggara, Islam berkembang dalam masyarakat yang telah memiliki tradisi, adat 

istiadat, dan sistem nilai yang mapan. Kondisi ini menuntut para mufasir untuk melakukan dialog kreatif 

antara ajaran Islam dan budaya lokal. Tafsir tidak hanya berfungsi sebagai penjelasan makna ayat, tetapi 

juga sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan masyarakat tanpa menimbulkan 

konflik budaya. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara tidak dapat dilepaskan dari 

konteks kultural. Akulturasi budaya menjadi strategi epistemologis untuk menjembatani universalitas 

wahyu dengan partikularitas budaya lokal. 

2. Latar Sosio-Historis Islam dan Tradisi Tafsir di Asia Tenggara 

Islamisasi Asia Tenggara berlangsung melalui jalur perdagangan, dakwah sufistik, dan pendidikan, 

bukan melalui penaklukan militer. Proses ini memungkinkan terjadinya penerimaan Islam secara bertahap 

dan damai. Budaya lokal tidak dihapus, tetapi diislamkan melalui proses seleksi nilai. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1080 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

Tradisi tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara tumbuh dalam konteks tersebut. Pada fase awal, tafsir 

disampaikan secara lisan dalam bentuk pengajian dan dakwah dengan menggunakan bahasa lokal. 

Selanjutnya, muncul karya-karya tafsir tertulis dalam bahasa Melayu, Jawa, dan kemudian bahasa Indonesia 

modern. 

Kondisi sosio-historis ini membentuk karakter tafsir Asia Tenggara yang komunikatif, persuasif, dan 

berorientasi pada pembinaan moral serta keharmonisan sosial. Akulturasi budaya lokal bukan sekadar 

fenomena sampingan, tetapi menjadi fondasi utama dalam corak penafsiran. 

3. Konsep Akulturasi Budaya Lokal dalam Tafsir Al-Qur’an 

Akulturasi budaya dalam tafsir Al-Qur’an dapat dipahami sebagai proses integrasi nilai-nilai budaya 

lokal ke dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an tanpa menghilangkan substansi ajaran Islam. Proses ini 

dilakukan secara selektif dengan menggunakan prinsip normatif Islam sebagai tolok ukur. 

Dalam perspektif mufasir Asia Tenggara, budaya lokal dipandang sebagai media dakwah dan sarana 

pemahaman, bukan sebagai ancaman terhadap kemurnian ajaran Islam. Selama budaya tersebut tidak 

bertentangan dengan prinsip tauhid, keadilan, dan akhlak Islam, maka ia dapat diakomodasi dalam 

penafsiran Al-Qur’an. 

Akulturasi ini sejalan dengan kaidah al-‘adah muhakkamah dan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah 

yang menekankan kemaslahatan umat. Dengan demikian, tafsir Al-Qur’an tidak bersifat rigid, melainkan 

adaptif terhadap realitas budaya. 

4. Bentuk-Bentuk Akulturasi Budaya Lokal dalam Tafsir Asia Tenggara 

a. Akulturasi Bahasa dan Gaya Penafsiran 

Salah satu bentuk paling nyata dari akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an adalah 

penggunaan bahasa dan gaya penafsiran yang dekat dengan masyarakat. Mufasir Asia Tenggara 

menggunakan bahasa nasional atau lokal dengan struktur kalimat yang sederhana dan komunikatif. 

Penggunaan peribahasa, ungkapan adat, dan analogi kehidupan sehari-hari menjadi ciri 

khas tafsir di kawasan ini. Pendekatan ini bertujuan agar pesan Al-Qur’an mudah dipahami dan 

membumi dalam kesadaran masyarakat. 

b. Akulturasi Nilai Sosial dan Kearifan Lokal 

Nilai-nilai sosial seperti gotong royong, musyawarah, solidaritas, dan harmoni sosial sering 

dijadikan kerangka dalam menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an. Nilai-nilai tersebut merupakan bagian 

dari kearifan lokal masyarakat Asia Tenggara yang sejalan dengan prinsip Islam. 

Mufasir Asia Tenggara menafsirkan ayat-ayat tentang hubungan sosial, keadilan, dan etika 

dengan menekankan pentingnya hidup rukun dan saling menghormati. Pendekatan ini memperkuat 

relevansi Al-Qur’an dalam kehidupan sosial masyarakat. 

c. Akulturasi dalam Pendekatan Dakwah 

Pendekatan dakwah yang digunakan dalam tafsir Asia Tenggara bersifat persuasif dan 

moderat. Mufasir menghindari gaya penafsiran yang konfrontatif dan cenderung mengedepankan 

dialog serta keteladanan. 

Akulturasi dalam pendekatan dakwah ini mencerminkan tradisi dakwah kultural yang telah 

lama berkembang di Asia Tenggara. Tafsir tidak hanya menyampaikan hukum, tetapi juga 

membangun kesadaran moral dan spiritual secara bertahap. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1081 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

5. Akulturasi Budaya dalam Tafsir Hamka 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menampilkan corak tafsir yang kental dengan nuansa budaya Melayu-

Indonesia. Ia sering mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan realitas sosial masyarakat Indonesia, termasuk 

adat, sejarah, dan pengalaman kolonialisme. 

Dalam menafsirkan ayat-ayat akhlak dan muamalah, Hamka menekankan nilai kejujuran, kerja keras, 

dan tanggung jawab sosial yang sejalan dengan budaya masyarakat Indonesia. Ia juga menggunakan kisah 

dan perumpamaan lokal untuk memperjelas makna ayat. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa Hamka memandang budaya lokal sebagai sarana efektif untuk 

menyampaikan pesan Al-Qur’an. Akulturasi budaya dalam tafsirnya bersifat substantif, bukan sekadar 

simbolik. 

6. Akulturasi Budaya dalam Tafsir M. Quraish Shihab 

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah mengembangkan pendekatan tafsir kontekstual yang 

moderat dan inklusif. Ia menekankan pentingnya memahami Al-Qur’an dengan memperhatikan konteks 

sosial dan budaya masyarakat modern Indonesia. 

Nilai-nilai seperti toleransi, pluralitas, dan keadilan sosial sering ditekankan dalam penafsirannya. 

Quraish Shihab tidak menolak budaya lokal, tetapi mengajak pembaca untuk memahami budaya sebagai 

bagian dari realitas sosial yang harus dikelola secara bijak dalam bingkai nilai-nilai Al-Qur’an. 

Pendekatan ini memperlihatkan bahwa akulturasi budaya dalam tafsir tidak hanya relevan pada masa 

lalu, tetapi juga penting dalam menjawab tantangan masyarakat kontemporer. 

7. Implikasi Akulturasi Budaya terhadap Corak Tafsir Asia Tenggara 

Akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an melahirkan corak tafsir yang khas, yaitu tafsir yang 

kontekstual, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan sosial. Tafsir menjadi sarana transformasi nilai, 

bukan sekadar teks normatif. 

Implikasi lainnya adalah terbentuknya wajah Islam Asia Tenggara yang moderat dan inklusif. Tafsir 

yang akomodatif terhadap budaya lokal membantu mencegah konflik antara agama dan budaya serta 

memperkuat integrasi sosial. 

Selain itu, akulturasi budaya membuka ruang bagi pengembangan tafsir yang responsif terhadap 

problem sosial, seperti pluralitas, keadilan, dan harmoni antarumat beragama. 

8. Posisi Tafsir Asia Tenggara dalam Khazanah Tafsir Global 

Dalam khazanah tafsir global, tafsir Asia Tenggara menempati posisi strategis sebagai model tafsir 

kontekstual non-Arab. Tafsir ini menunjukkan bahwa universalitas Al-Qur’an dapat diwujudkan melalui 

dialog dengan budaya lokal tanpa kehilangan substansi ajaran Islam. 

Kontribusi mufasir Asia Tenggara memperkaya tradisi tafsir dengan perspektif baru yang berangkat 

dari pengalaman sosial dan budaya yang berbeda. Hal ini menegaskan bahwa tafsir Al-Qur’an bersifat 

plural dan terbuka terhadap berbagai konteks peradaban. 

 

Konsep Akulturasi Budaya dalam Perspektif Islam 

Akulturasi budaya merupakan proses pertemuan dua kebudayaan yang saling memengaruhi tanpa 

menghilangkan unsur dasar masing-masing. Dalam perspektif Islam, akulturasi dibenarkan selama tidak 

bertentangan dengan prinsip tauhid dan nilai-nilai dasar syariat. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1082 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

Sejarah Islam menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw. sendiri tidak menolak seluruh tradisi Arab pra-

Islam, melainkan melakukan seleksi dan transformasi budaya. Prinsip inilah yang kemudian menjadi 

landasan bagi para ulama dalam menyikapi budaya lokal ketika Islam menyebar ke berbagai wilayah, 

termasuk Asia Tenggara. 

 

Akulturasi Budaya Lokal dalam Tafsir Mufasir Asia Tenggara 

1. Penggunaan Bahasa dan Simbol Lokal 

Mufasir Asia Tenggara banyak menggunakan bahasa lokal seperti Melayu, Jawa, atau Indonesia 

dalam penulisan tafsir. Penggunaan istilah, peribahasa, dan simbol budaya lokal bertujuan mendekatkan 

makna Al-Qur’an kepada pembaca awam. 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar, misalnya, sering menggunakan ungkapan adat Minangkabau dan 

realitas sosial masyarakat Indonesia untuk menjelaskan nilai-nilai Al-Qur’an seperti keadilan, musyawarah, 

dan akhlak. 

2. Kontekstualisasi Nilai Sosial dan Adat 

Akulturasi juga tampak dalam cara mufasir menjelaskan ayat-ayat hukum dan sosial dengan 

mempertimbangkan adat dan struktur masyarakat Asia Tenggara. Nilai gotong royong, kekeluargaan, dan 

musyawarah sering diposisikan sebagai manifestasi lokal dari ajaran Al-Qur’an. 

M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah menekankan pentingnya memahami ayat dalam 

konteks masyarakat Indonesia yang plural dan majemuk, sehingga tafsir Al-Qur’an berfungsi sebagai 

pedoman etika sosial yang relevan. 

3. Pendekatan Moderat dan Inklusif 

Akulturasi budaya lokal turut membentuk karakter tafsir Asia Tenggara yang moderat dan toleran. 

Penafsiran ayat-ayat tentang perbedaan, hubungan antarumat beragama, dan kehidupan bermasyarakat 

cenderung menekankan harmoni dan kedamaian. 

Implikasi Akulturasi terhadap Pengembangan Tafsir Al-Qur’an 

Akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an memberikan kontribusi penting dalam 

pengembangan tafsir kontekstual. Tafsir tidak hanya menjadi teks normatif, tetapi juga pedoman hidup 

yang mampu menjawab tantangan sosial dan budaya masyarakat setempat. Selain itu, akulturasi mencegah 

sikap skripturalisme kaku yang mengabaikan realitas lokal, sekaligus menjaga agar Islam tetap relevan 

tanpa kehilangan nilai universalnya. 

Akulturasi budaya adalah proses pertemuan dua kebudayaan atau lebih yang saling memengaruhi 

tanpa menghilangkan identitas dasar masing-masing. Berbeda dengan asimilasi yang cenderung menghapus 

salah satu unsur budaya, akulturasi memungkinkan terjadinya dialog dan adaptasi secara seimbang. 

Dalam konteks Islam, akulturasi budaya bukanlah sesuatu yang asing. Sejarah perkembangan Islam 

menunjukkan bahwa Islam mampu beradaptasi dengan berbagai budaya lokal selama tidak bertentangan 

dengan prinsip tauhid dan syariat. 

Islam sebagai agama universal memiliki prinsip fleksibilitas dalam urusan sosial dan budaya 

(mu‘amalah). Banyak tradisi lokal yang diakomodasi dalam Islam dengan proses seleksi dan penyaringan. 

Rasulullah saw. sendiri tidak menghapus seluruh tradisi Arab pra-Islam, melainkan meluruskan dan 

mengarahkannya sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam bidang tafsir Al-Qur’an, akulturasi budaya menjadi 

sarana penting untuk menjelaskan pesan wahyu agar relevan dengan kondisi masyarakat. Tafsir yang 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1083 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

mengabaikan konteks budaya berpotensi sulit dipahami dan kurang membumi. Tafsir Al-Qur’an merupakan 

hasil interaksi antara teks wahyu dan realitas manusia. Oleh karena itu, tafsir selalu dipengaruhi oleh latar 

belakang sosial, budaya, dan intelektual mufasir. Perbedaan konteks ini menyebabkan lahirnya berbagai 

corak tafsir di dunia Islam. 

Di kawasan Asia Tenggara, tafsir Al-Qur’an berkembang dalam lingkungan masyarakat yang 

plural, multikultural, dan menjunjung tinggi harmoni sosial. Kondisi ini memengaruhi pendekatan mufasir 

dalam menafsirkan Al-Qur’an, yang cenderung moderat dan inklusif. 

Sejarah Singkat Perkembangan Tafsir di Asia Tenggara 

Tradisi tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara mulai berkembang seiring dengan penyebaran Islam dan 

munculnya lembaga pendidikan Islam. Pada awalnya, tafsir disampaikan secara lisan melalui pengajian dan 

pesantren. Seiring perkembangan zaman, tafsir mulai ditulis dalam bahasa lokal seperti Melayu dan 

Indonesia. 

Karya-karya tafsir Asia Tenggara umumnya bertujuan praktis, yaitu membantu masyarakat 

memahami Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, bahasa yang digunakan sederhana dan 

dekat dengan budaya masyarakat. 

Mufasir Asia Tenggara dan Karya Tafsirnya 

Hamka merupakan salah satu mufasir paling berpengaruh di Asia Tenggara. Dalam Tafsir al-Azhar, 

Hamka menampilkan gaya penafsiran yang komunikatif dan kontekstual. Ia sering menggunakan 

peribahasa Melayu, kisah sejarah lokal, dan realitas sosial masyarakat Indonesia untuk menjelaskan makna 

ayat Al-Qur’an. 

Pendekatan Hamka menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai penjelasan 

teks, tetapi juga sebagai media pendidikan dan dakwah yang relevan dengan budaya lokal.  

 

Karakteristik Umum Tafsir Asia Tenggara 

Secara umum, tafsir Asia Tenggara memiliki karakter: 

1. Menggunakan bahasa lokal atau nasional. 

2. Bersifat praktis dan aplikatif. 

3. Menekankan nilai moral dan sosial. 

4. Mengakomodasi budaya lokal secara selektif. 

 

Bentuk-Bentuk Akulturasi Budaya Lokal dalam Tafsir Al-Qur’an 

Akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an di Asia Tenggara dapat ditemukan dalam beberapa 

bentuk berikut: 

Penggunaan Bahasa Lokal 

Bahasa merupakan unsur budaya yang sangat penting. Penggunaan bahasa Melayu atau Indonesia 

dalam tafsir merupakan bentuk akulturasi yang memudahkan masyarakat memahami Al-Qur’an. 

Analogi dan Simbol Budaya 

Mufasir Asia Tenggara sering menggunakan contoh-contoh kehidupan masyarakat lokal, seperti 

adat istiadat, tradisi gotong royong, dan struktur sosial desa, sebagai analogi dalam penafsiran ayat. 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1084 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

Nilai Sosial Lokal 

Nilai-nilai seperti musyawarah, toleransi, dan harmoni sosial diintegrasikan dengan ajaran Al-

Qur’an, sehingga Islam tampil sebagai agama yang sejalan dengan budaya lokal. 

Implikasi Akulturasi Budaya terhadap Pemahaman Al-Qur’an 

Akulturasi budaya dalam tafsir Al-Qur’an memiliki implikasi yang signifikan, antara lain: 

1. Mempermudah pemahaman Al-Qur’an. 

2. Meningkatkan penerimaan masyarakat terhadap ajaran Islam. 

3. Memperkuat wajah Islam yang moderat dan damai. 

Namun, akulturasi juga memerlukan batasan agar tidak mengarah pada sinkretisme yang bertentangan 

dengan ajaran Islam. 

 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian dan analisis terhadap konsep akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-

Qur’an karya mufasir kawasan Asia Tenggara, dapat disimpulkan bahwa tafsir Al-Qur’an di wilayah ini 

berkembang dalam konteks sosial-budaya yang khas dan plural. Al-Qur’an sebagai teks wahyu yang 

bersifat universal dipahami dan dijelaskan melalui pendekatan yang kontekstual, sehingga pesan-pesannya 

dapat diterima dan diinternalisasi secara efektif oleh masyarakat setempat. 

Akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an merupakan proses integrasi nilai-nilai budaya 

masyarakat Asia Tenggara ke dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an tanpa menghilangkan substansi ajaran 

Islam. Proses ini dilakukan secara selektif dengan menjadikan prinsip tauhid, akhlak, dan kemaslahatan 

umat sebagai tolok ukur utama. Dengan demikian, budaya lokal tidak diposisikan sebagai lawan agama, 

melainkan sebagai medium dakwah dan sarana pemahaman wahyu. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa mufasir Asia Tenggara, seperti Hamka dan M. Quraish 

Shihab, menampilkan corak tafsir yang komunikatif, humanis, dan moderat. Akulturasi budaya tampak 

dalam penggunaan bahasa yang membumi, pemanfaatan simbol dan nilai kearifan lokal, serta penekanan 

pada prinsip harmoni sosial, toleransi, dan musyawarah. Pendekatan ini menjadikan tafsir Al-Qur’an lebih 

relevan dengan realitas kehidupan masyarakat dan mampu menjawab persoalan sosial secara kontekstual. 

Implikasi dari akulturasi budaya lokal dalam tafsir Al-Qur’an adalah terbentuknya wajah Islam 

Asia Tenggara yang inklusif dan rahmatan lil ‘alamin. Tafsir tidak hanya berfungsi sebagai penjelasan 

normatif terhadap teks suci, tetapi juga sebagai instrumen transformasi sosial yang mendorong terciptanya 

kehidupan beragama yang damai dan berkeadaban. Selain itu, tafsir Asia Tenggara memberikan kontribusi 

penting dalam khazanah tafsir global dengan menghadirkan perspektif non-Arab yang kontekstual dan 

berakar pada pengalaman budaya lokal. 

Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa akulturasi budaya lokal merupakan elemen 

fundamental dalam perkembangan tafsir Al-Qur’an di kawasan Asia Tenggara. Ke depan, pendekatan tafsir 

yang sensitif terhadap budaya lokal tetap relevan untuk dikembangkan dalam rangka menjaga 

keseimbangan antara universalitas wahyu dan dinamika sosial budaya masyarakat Muslim kontemporer. 

 

 

 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Konsep Akulturasi Budaya Lokal Dalam Tafsir Qur’an Telaah Mufasir Kawasan Asia Tenggara  

(Amiruddin, et al.)  

        1085 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. (2021). Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Keislaman. 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press. 

Azra, Azyumardi. (2021). Islam Nusantara dan Moderasi Beragama. Jakarta: Kencana. 

Baidan, Nashruddin & Erwati Aziz. (2021). Pendekatan Kontekstual dalam Tafsir Al-Qur’an. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Federspiel, Howard M. (2021). Kajian Al-Qur’an di Indonesia Kontemporer. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Gusmian, Islah. (2022). Tafsir Al-Qur’an Indonesia: Sejarah, Metodologi, dan Dinamika. Yogyakarta: 

LKiS. 

Hidayat, Komaruddin. 2022. Islam, Budaya, dan Kearifan Lokal. Jakarta: Gramedia. 

Huda, Nor. (2023). “Akulturasi Budaya Lokal dalam Tafsir Al-Qur’an Nusantara.” Jurnal Ilmu Ushuluddin, 

Vol. 10, No. 1. 

Ishlahiyah, Tsamrotul & Hasyim, Muh Fathoni. (2024). Menjaga kearifan lokal, mengurangi radikalisme: 

peran strategis tafsir dalam konteks Indonesia. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 8(02).  

Kahar, A., Zarkasyi, A. Z., & Rakib, A. (2025). Kearifan budaya lokal dan relevansinya dengan nilai-nilai 

pendidikan Islam di era digital; analisis tafsir al-Qur’an pendekatan tematik. El-Furqania : Jurnal 

Ushuluddin dan Ilmu-IlmuKeislaman, 11(01).  

Kusmana. (2022). “Local Wisdom and Qur’anic Interpretation in Southeast Asia.” Journal of Qur’anic 

Studies, Vol. 24, No. 2. 

Rahman, Yusuf. (2023). Tafsir Kontekstual dan Islam Moderat di Asia Tenggara. Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Quraish. (2021). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Tangerang: 

Lentera Hati. 

Siregar, Lis Safitri. (2024). “Cultural Acculturation and Qur’anic Exegesis in Indonesian Context.” Al-

Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, Vol. 62, No. 1. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. (2022). Islam Nusantara: Konsep, Genealogi, dan Praktik. Jakarta: Kencana. 

Zulkifli. (2023). “The Role of Culture in Southeast Asian Qur’anic Exegesis.” Studia Islamika, Vol. 30, 

No. 2. 

 

 

 


