
eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X 

SUJUD: JURNAL AGAMA, SOSIAL DAN BUDAYA 
 

 

           

 

. 

    1006 

 Homepage https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/sujud 

 

 

 

 

 

 

 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual 

Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim 

 
Abul A’la Al Maududi1, Nisrina Alifah2*, Adinda Haifa3, Annisa Rizki Fitriani4 

Fakultas Kesehatan Masyarakat, Universitas Muhammadiyah Jakarta1,2,3,4 

 
*Email Korespodensi: nisrinaalifah12@gmail.com  

 

Diterima: 21-01-2026 | Disetujui: 31-01-2026 | Diterbitkan: 02-02-2026 

  
ABSTRACT 

Problems are an inseparable part of human life, requiring effective mechanisms to resolve them. From an Islamic 

perspective, deliberation is the foundation of the teachings consistently practiced by the Prophet Muhammad 

(peace be upon him) as a means of achieving the welfare of the people, even involving non-Muslims. This article 

compares the concepts of deliberation and democracy. Etymologically and conceptually, deliberation means 

expressing beneficial opinions, while democracy places sovereignty in the hands of the people. Furthermore, this 

paper examines the concept of the caliphate as an Islamic leadership system aimed at governing worldly and 

afterlife affairs, and reviews its historical phases. The goal of Islamic leadership is to continue the prophetic 

mission and uphold justice, with the ideal leader possessing the characteristics of Siddiq, Amanah, Tabligh, and 

Fatonah. An analysis of the Treaty of Hudaibiyah is also included as a concrete example of the Prophet's exemplary 

leadership, which prioritized diplomacy and long-term vision over short-term gain. 

 

Keywords: Leadership, Deliberation, Democracy, Caliphate. 

 

ABSTRAK 

Masalah merupakan dinamika yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia, sehingga diperlukan mekanisme 

efektif untuk menyelesaikannya. Dalam perspektif Islam, musyawarah merupakan fondasi ajaran yang dipraktikkan 

secara konsisten oleh Rasulullah SAW sebagai sarana mencapai kemaslahatan umat, bahkan melibatkan non-

Muslim. Artikel ini membahas perbandingan antara konsep musyawarah dan demokrasi. Secara etimologis dan 

konseptual, musyawarah berarti mengeluarkan pendapat yang bermanfaat, sedangkan demokrasi menempatkan 

kedaulatan di tangan rakyat. Selain itu, tulisan ini mengkaji konsep khilafah sebagai sistem kepemimpinan Islam 

yang bertujuan mengatur urusan dunia dan akhirat, serta meninjau fase-fase sejarahnya. Tujuan kepemimpinan 

Islam adalah meneruskan misi kenabian dan menegakkan keadilan, dengan pemimpin ideal memiliki karakter 

Siddiq, Amanah, Tabligh, dan Fatonah. Analisis terhadap Perjanjian Hudaibiyah juga disertakan sebagai contoh 

konkret keteladanan kepemimpinan Nabi yang mengedepankan diplomasi dan visi jangka panjang dibandingkan 

keuntungan sesaat. 

 

Kata kunci: Kepemimpinan, Musyawarah, Demokrasi, Khilafah.  

 

Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini: 

Al Maududi, A. A., Alifah, N., Haifa, A., & Fitriani, A. R. (2026). Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah 
Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim. Sujud: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya, 
2(2), 1006-1014. https://doi.org/10.63822/19kf5g47 

Vol. 2, No. 2, Tahun 2026 
doi.org/10.63822/19kf5g47 

Hal. 1006-1014 

  

mailto:nisrinaalifah12@gmail.com


 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1007 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

PENDAHULUAN 

Ketergantungan terhadap lingkungan dan individu lain menjadikan manusia sebagai makhluk yang 

tidak dapat dipisahkan dari jejaring sosial dalam menjalankan roda kehidupannya. Manusia sebagai ciptaan 

Allah Subhanahu wa Ta’ala yang diberikan ketajaman intelektual komperehensif daripada makhluk Allah 

yang lainnya, sehingga dijadikan khalifah (pemimpin) di muka bumi. Tugas manusia di muka bumi bukan 

hanya mengelola lingkungan dengan baik, namun juga untuk mengerjakan seluruh perintah Allah 

Subhanahu wa Ta’ala, baik dari mengerjakan ibadah shalat, puasa, membayar zakat serta menjauhi segala 

laranganNya (Aprianti et al., 2023). 

Melalui perannya sebagai khalifah di muka bumi, dibutuhkan sumber daya manusia yang memiliki 

jiwa kepemimpinan. Prinsip-prinsip kepemimpinan islami memiliki fondasi fundamental sebagaimana 

yang telah diimplementasikan secara konkret oleh Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam yang bersumber 

dari Al-Quran dan Hadist. Seiring berjalannya waktu, Dinamika kepemimpinan senantiasa bertransformasi 

selaras dengan konfigurasi sosial, politik, dan kultural masyarakat. Pada era tersebut, prinsip-prinsip Syariat 

Islam diimplementasikan sebagai fondasi utama tata kelola pemerintahan, di mana otoritas kekuasaan 

dipimpin oleh seorang Khalifah, termasuk di dalamnya periode pemerintahan al-Khulafa al-Rasyidin 

(Munfaridah, 2012). 

Kepemimpinan  tidak hanya dipahami sebagai kekuasaan atau otoritas, tetapi juga sebagai titipan 

yang akan di hisab di hadapan Allah (Al-Mawardi, 2006). Konsep kepemimpinan dalam Islam tidak 

terbatas pada pemimpin negara atau organisasi formal, tetapi mencakup seluruh aspek kehidupan manusia. 

Setiap individu pada hakikatnya adalah pemimpin yang akan dimintai pertanggungjawaban sesuai dengan 

peran dan amanah yang diembannya (Al-Bukhari, 2002). 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research). Data dikumpulkan melalui penelusuran dan kajian mendalam terhadap sumber-sumber 

tertulis yang relevan, baik berupa Al-Qur’an, Hadis, kitab-kitab klasik (turats), maupun literatur 

kontemporer seperti buku, jurnal ilmiah, dan artikel akademik yang membahas kepemimpinan dalam 

perspektif Islam, konsep musyawarah, khilafah, demokrasi, serta kepemimpinan non-Muslim. Sumber-

sumber tersebut dipilih secara purposif untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam 

terhadap konsep kepemimpinan Islam secara normatif dan historis. 

Teknik analisis data dilakukan dengan metode analisis deskriptif-analitis, yaitu menguraikan, 

membandingkan, dan menafsirkan konsep-konsep kepemimpinan Islam berdasarkan kerangka normatif-

teologis dan historis. Data yang telah dikumpulkan dianalisis dengan cara mengidentifikasi gagasan pokok, 

menelaah relevansi antar konsep, serta mengaitkannya dengan praktik kepemimpinan Rasulullah SAW dan 

dinamika kepemimpinan dalam sejarah Islam. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu 

memberikan gambaran konseptual yang utuh mengenai kepemimpinan Islam serta relevansinya dalam 

konteks sosial dan politik kontemporer. 

 

 

  



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1008 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Musyawarah dan Demokrasi 

Masalah merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari pengalaman hidup setiap manusia, 

mengingat tantangan akan selalu muncul seiring berjalannya waktu. Setiap masalah pasti selalu ada 

solusinya. Untuk menghadapi berbagai masalah yang dihadapi oleh manusia diperlukan musyawarah 

untuk menyelesaikannya. Rekam jejak sejarah menunjukkan bahwa musyawarah bukan sekadar konsep, 

melainkan fondasi ajaran yang dipraktikkan secara konsisten oleh Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam 

dan para sahabat di masa awal perkembangan Islam. Beliau melakukan musyawarah untuk menemukan 

jawaban solusi dari setiap persoalan yang dihadapi demi kemaslahatan umat. Rasulullah Sallallahu 'Alaihi 

Wasallam melakukan musyawarah bukan hanya untuk umat Islam saja, namun mengajak umat Yahudi dan 

Nasrani juga untuk ikut bermusyawarah untuk mencapai kesepakatan bersama (Mubarok, 2019). 

Kata musyawarah pada dasarnya berasal dari Bahasa Arab, yaitu musyāwarat yang secara tekstual 

“mengeluarkan madu dari sarang lebah”. Arti musyawarah berarti merujuk pada hal yang bermakna baik 

sehingga diharapkan bisa mengeluarkan pendapat-pendapat yang manis dan bermanfaat (seperti madu) 

bagi siapa saja yang menjalankannya. Sedangkan, Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, Musyawarah 

memiliki pengertian memperoleh keputusan atas penyelesaian suatu masalah (Hariyanto, 2015).  

Dalam Islam, musyawarah merupakan prinsip penting dalam kepemimpinan dan pengelolaan 

urusan publik. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

وْا مِنْ حَوْلِكََۖ فاَعْفُ عَ  ِ لِنْتَ لهَُمْْۚ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيْظَ الْقلَْبِ لََنْفَضُّ نَ اللّٰه   نْهُمْ وَاسْتغَْفِرْ لهَُمْ وَشَاوِرْهمُْ فىِ الَْمَْرِْۚ فاَِذاَ عَزَمْتَ فَتوََكَّلْ فَبمَِا رَحْمَةٍ م ِ

لِيْنَ  َ يحُِبُّ الْمُتوََك ِ ِِۗ انَِّ اللّٰه ۝١٥٩عَلىَ اللّٰه  

“Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah lembut terhadap mereka. Seandainya 

engkau bersikap keras dan berhati kasar, tentulah mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, 

maafkanlah mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam 

segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. 

Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bertawakal.” (Q.S. Ali 'Imran [3]: 159) 

Pada ayat ini menunjukkan bahwa musyawarah adalah karakter utama masyarakat beriman dalam 

mengelola urusan bersama. Hingga Allah  juga memerintahkan Rsaulullah untuk bermusyawarah dengan 

para sahabatnya. Perintah musyawarah ini menjadi dasar legitimasi partisipasi umat dalam kepemimpinan 

islam (Ibn Katsir, 2009). 

Secara etimologis, istilah demokrasi berakar dari kosakata Yunani, yakni demos yang 

merepresentasikan rakyat serta kratos yang berarti kedaulatan, sehingga secara tekstual dimaknai sebagai 

sistem kekuasaan di tangan rakyat. Saat ini, Intisari dalam sistem demokrasi sejatinya berpusat pada 

kekuasaan rakyat sebagai pemegang kendali utama. Konsep ini sejalan dengan pengertian demokrasi dalam 

kancah politik modern yang merujuk pada pemikiran Abraham Lincoln saat ia merumuskannya di tahun 

1963, yaitu “pemerintahan dari rakyat, oleh rakyat dan untuk rakyat” (Paralihan, 2019). Pada tahun 431 

SM, Pericles, seorang tokoh negara dari Athena, merumuskan kriteria dasar demokrasi sebagai berikut: (1) 

tata kelola pemerintahan yang melibatkan keterlibatan publik secara total dan eksplisit; (2) perlakuan setara 

bagi setiap warga di mata hukum; (3) prinsip pluralisme yang menghormati keberagaman potensi serta 

opini; serta (4) perlindungan terhadap ranah privasi guna memberikan ruang bagi ekspresi jati diri setiap 

individu (Ichsan, 2014).  



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1009 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

Pada intinya, musyawarah dan demokrasii memiliki persamaan maupun perbedaan. Persamaan 

diantara keduanya, yaitu segala urusan menyamgkut masyarakat dikembalikan untuk diselesaikan bersama-

sama  masyarakat. Perbedaan diantara keduanya adalah musyawarah memiliki konsep bahwa sistem 

pemerintahan yang berdaulat yaitu Allah  Subhanahu wa Ta’ala dan semua permasalahan harus merujuk 

kepada Al-Quran dan Hadist Rasul. Pada musyawarah, terdapat nilai atau persoalan yang tidak bisa 

dimusyawarahkan seperti ibadah yang harus diterima dilaksanakan sesuai aturan yang telah ditetapkan oleh 

agam Islam. Sedangkan, demokrasi semua persoalan dikembalikan kepada rakyat. Pada demokrasi yang 

memiliki kedaulatan tertinggi yaitu rakyat. Seluruh tatanan norma dan aturan hukum dapat terus 

dikembangkan sesuai dengan konsensus rakyat. Proses pembentukan kebijakan tersebut dimungkinkan 

melalui pemungutan suara langsung atau difasilitasi oleh para delegasi yang duduk di kursi parlemen 

(Ichsan, 2014).  

 

Konsep Khilafah dalam Sejarah Islam 

Istilah khilafah merujuk pada konsep perwakilan atau penggantian yang diambil dari akar kata 

khalafa. Sebagai sebuah sistem,khilafah dipahami sebagai struktur kepemimpinan umum bagi umat Islam. 

Fungsi utamanya adalah menyelenggarakan tata kelola urusan dunia dan akhirat berdasarkan landasan 

hukum Islam yang telah ditetapkan (Al-Mawardi, 2006). 

Dasar konsep khilafah terdapat dalam Al-Qur’an:  

ا اتَجَْعلَُ فِيْهَا مَنْ يُّفْسِدُ فِ   قاَلوُْْٓ
ىِٕكَةِ اِن يِْ جَاعِلٌ فىِ الََْرْضِ خَلِيْفَة ِۗ

سُ لكََِۗ قاَلَ اِن يِْْٓ  يْهَا وَ وَاذِْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَل ٰۤ ءَْۚ وَنَحْنُ نسَُب حُِ بِحَمْدِكَ وَنقُدَ ِ مَاٰۤ يَسْفِكُ الد ِ

۝٣٠ اعَْلمَُ مَا لََ تعَْلمَُوْنَ   

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.” 

Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di 

sana, sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya 

Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Q.S. Al-Baqarah [2]: 30) 

Penyebutan khalîfah pada ayat tersebut merujuk pada figur Nabi Adam ‘alaihis salam. Terdapat 

dua perspektif dalam memaknai peran ini; yakni Nabi Adam ‘alaihis salam sebagai entitas yang 

menggantikan penghuni bumi sebelumnya (kaum jin), serta sebagai pengemban amanah Allah untuk 

menjalankan syariat di bumi. Konteks ini jelas berbeda dengan sistem administrasi negara, sebab sebagai 

manusia pertama, interaksi sosial Nabi Adam ‘alaihis salam kala itu hanya mencakup dirinya sendiri dan 

bakal keturunannya kelak (Prasetyo et al., 2021). 

Sebagai agama yang menyeluruh, Islam memberikan tuntunan bagi setiap aspek kehidupan, mulai 

dari ranah pribadi hingga tata kelola negara yang kompleks. Salah satu buktinya terlihat pada mekanisme 

konsensus kepemimpinan. Meski Al-Qur'an dan Hadis tidak merinci prosedur teknisnya secara tekstual, 

prinsip-prinsip tersebut tersirat dalam cakupan agama. Merujuk pada pemikiran Sutisna (2013), pemilihan 

kepala negara dalam Islam tidak bersifat kaku, melainkan bersandar pada panduan wahyu yang diselaraskan 

dengan konsensus (ijma') para sahabat. Secara historis, secara garis besar sistem khilafah dapat 

dikategorikan ke dalam empat fase utama, yaitu: (Prasetyo et al., 2021): 

(a) Khulafaur Rosyidin (632-661 M) 

Kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq diperoleh melalui hasil musyawarah intensif antara kaum 

Muhajirin dan Ansar. Meskipun proses tersebut diwarnai dinamika politik yang tajam, bahkan diwarnai 

penolakan dari rival politiknya, Sa’ad bin Ubadah. Sampai akhir hayatnya konsensus mayoritas tetap 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1010 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

menetapkan Abu Bakar sebagai pemimpin pertama. Berbeda dengan pendahulunya, suksesi kepemimpinan 

Umar didasarkan pada penunjukan langsung atau wasiat dari Abu Bakar. Namun, penunjukan ini bukanlah 

keputusan sepihak, Abu Bakar terlebih dahulu melakukan jajak pendapat dan meminta pertimbangan dari 

para sahabat senior untuk memastikan bahwa Umar adalah sosok yang kredibel di mata umat. Selanjutnya, 

Setelah Umar wafat, transisi kekuasaan dikelola oleh sebuah komite khusus bernama Dewan Syura yang 

beranggotakan enam orang sahabat (Utsman, Ali, Thalhah, Zubair, Sa’ad bin Abi Waqqas, dan 

Abdurrahman bin Auf). Di bawah koordinasi Abdurrahman bin Auf, dewan melakukan musyawarah serta 

survei aspirasi masyarakat hingga akhirnya memutuskan Utsman bin Affan sebagai khalifah ketiga. 

Kemudian tonggak kepemimpinan selanjutnya dipegang oleh Ali bin Abi Thalib. Hal ini dipicu oleh 

desakan masyarakat di tengah situasi politik yang tidak stabil pasca terbunuhnya Utsman bin Affan. Umat 

Islam memandang Ali sebagai satu-satunya figur yang mampu meredam kekacauan dan menyelesaikan 

problematika internal yang sedang melanda negara pada saat itu. 

(b) Khilafah Umayah (661-750 M) 

Wafatnya Ali bin Abi Thalib memicu polarisasi umat Islam ke dalam dua kubu besar, yakni pendukung 

Hasan bin Ali dan pengikut Muawiyah. Dinasti Umayyah mulai memantapkan otoritasnya melalui 

negosiasi politik dengan Hasan, yang sebelumnya telah dibaiat sebagai khalifah pengganti ayahnya. Melalui 

sebuah perjanjian damai , Hasan bin Ali memilih untuk menyerahkan tampuk kepemimpinan kepada 

Muawiyah demi menghindari pertumpahan darah. Peristiwa ini dikenal sebagai Amul Jama’ah, momentum 

di mana umat Islam kembali bersatu di bawah satu payung kekhalifahan. Salah satu poin krusial dalam 

perjanjian tersebut adalah komitmen Muawiyah untuk mengembalikan urusan kepemimpinan kepada umat 

(atau kepada Hasan) setelah masa jabatannya berakhir. Namun, janji ini tidak terealisasi. Pasca wafatnya 

Hasan yang diyakini tewas akibat diracun. Muawiyah mengambil langkah sepihak dengan menunjuk 

putranya, Yazid bin Muawiyah, sebagai putra mahkota. Kebijakan suksesi turun-temurun ini memicu 

gelombang protes keras, terutama dari kalangan sahabat Ansar dan Muhajirin di Kufah. Peristiwa inilah 

yang secara resmi mengubah corak kepemimpinan Islam dari sistem pemilihan (khilafah) menjadi sistem 

kerajaan (monarki). 

(c) Khilafah Abasyiah (750-1517 M) 

Dalam catatan sejarah peradaban Islam, Dinasti Abbasiyah memegang rekor sebagai masa kekhalifahan 

dengan durasi kekuasaan terlama. Era ini dipelopori oleh Abul Abbas Abdullah bin Muhammad, yang lebih 

dikenal dengan gelar As-Saffah. Namun, transisi kekuasaan dari Bani Umayyah ke Bani Abbasiyah 

meninggalkan jejak sejarah yang tragis.eralihan takhta dari Dinasti Umayyah ke Abbasiyah memakan 

banyak korban jiwa, terutama dari kalangan internal Bani Umayyah. Hal ini disebabkan oleh kebijakan As-

Saffah yang memburu dan menumpas para pendukung penguasa sebelumnya demi mengamankan 

otoritasnya. 

(d) Khilafah Utsmaniyah (1517-1924 M) 

Eksistensi institusi khilafah dalam sejarah Islam berakhir pada era Kesultanan Utsmani. Didirikan oleh 

Utsman I pada tahun 1290 M, imperium ini mencapai kulminasi kejayaannya di bawah kepemimpinan 

Sulaiman Al-Qanuni (1520-1566 M) sebelum akhirnya resmi dibubarkan pada Maret 1924. Keruntuhan 

kesultanan ini dipicu oleh akumulasi dua aspek utama: faktor internal yang didominasi oleh inkonsistensi 

serta penyimpangan dalam sistem suksesi kepemimpinan, serta faktor eksternal berupa bangkitnya 

solidaritas bangsa Eropa. Momentum penaklukan Konstantinopel menjadi titik balik yang mendorong 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1011 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

kekuatan-kekuatan Eropa untuk mengesampingkan perbedaan mereka demi membentuk aliansi pertahanan 

guna membendung ekspansi muslim. 

 

Tujuan dan Fungsi Kepemimpinan Menurut Islam 

Islam memandang kepemimpinan sebagai sebuah keharusan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Seorang pemimpin memegang peranan vital karena kepemimpinan itu sendiri memiliki dua tujuan utama. 

Di satu sisi, ia berfungsi sebagai penerus misi kenabian dalam melestarikan ajaran agama (Likhilā fati 

annubuwwātu fi ḥarā sati addῑn). Di sisi lain, ia bertanggung jawab dalam mengatur dinamika kehidupan 

dunia (Wā Siyā sati addun-yā). Maka, esensi dari kepemimpinan adalah menjadi pengayom bagi 

masyarakat, menciptakan tatanan yang adil, memberikan solusi atas berbagai persoalan warga, serta 

memastikan prinsip amar ma’ruf nahi munkar berjalan di tengah kehidupan sosial (Fazillah, 2023). Hal ini 

ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

حْسَانِ وَاِيْتَ  َ يأَمُْرُ باِلْعدَْلِ وَالَِْ ءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبغَْيِ يعَِظُكُمْ لعَلََّكُمْ تذَكََّرُوْنَ انَِّ اللّٰه ى عَنِ الْفَحْشَاٰۤ ى وَيَنْه  ئِ ذِى الْقرُْب  اٰۤ   

 

“Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan bantuan kepada 

kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pelajaran 

kepadamu agar kamu selalu ingat.”     

(Q.S. An-Nahl [16]: 90) 

Keberhasilan dalam meraih kemaslahatan umat sangat bergantung pada kualitas 

kepemimpinannya. Seorang pemimpin tidak hanya bertugas menentukan arah tindakan melalui fungsi 

pengarahan agar target bersama tercapai, tetapi juga berperan sebagai motivator yang memberikan 

dukungan nyata. Peran pendukung ini sangat penting agar setiap anggota masyarakat dapat menuntaskan 

tanggung jawab pokok mereka dengan efektif (Fazillah, 2023). 

 

Kepemimpinan Non Muslim 

Kepemimpinan Islam senantiasa berpijak pada rekam jejak para Nabi dan Rasul. Peran mereka 

melampaui tugas penyampaian wahyu, yakni sebagai pemimpin umat yang mewariskan karakter 

kepemimpinan teladan untuk diikuti oleh generasi setelahnya. Ulama sepakat bahwa sifat-sifat wajib 

Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam menjadi fondasi etika kepemimpinan Islam. Keberhasilan dan 

legitimasi Rasulullah SAW bersumber pada empat pilar karakter fundamental yang sudah sepatutnya 

diinternalisasi oleh setiap pemimpin. Keempat sifat tersebut meliputi: Siddiq yang mencerminkan kejujuran, 

Amanah sebagai simbol integritas atau kredibilitas, Tabligh yang berarti transparansi dalam berkomunikasi, 

serta Fathonah yang merepresentasikan kecerdasan intelektual maupun emosional (Hidayat et al.,  2020). 

Karakter Siddiq merepresentasikan komitmen Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam terhadap 

kebenaran ilahi, yang tercermin dalam setiap ucapan, tindakan, hingga sikap diam beliau. Dalam konteks 

manajerial, sifat ini diwujudkan melalui kejujuran dalam pengambilan keputusan serta keberanian 

menanggung segala konsekuensinya. Selanjutnya, Amanah menekankan pada aspek integritas, Rasulullah 

Sallallahu 'Alaihi Wasallam senantiasa menjaga otentisitas pesan tanpa mengubah atau memanipulasi 

informasi sedikit pun. Sementara itu, Tabligh berfungsi sebagai kemampuan komunikatif untuk 

mentransformasikan wahyu Allah kepada umat secara transparan. Terakhir, Fathonah menjadi fondasi 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1012 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

intelektual yang mencakup kecerdasan, kebijaksanaan, dan kesadaran penuh dalam menjalankan roda 

kepemimpinan. (Hidayat et al.,  2020). 

Dalam memimpin Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam selalu mendahulukan sikap keteladanan 

yang diwujudkan dalam bentuk musyawarah. Pendekatan yang diterapkan oleh Nabi Muhammad SAW 

dalam memimpin sangat menjunjung nilai-nilai demokrasi dan diplomasi. Beliau lebih mengutamakan 

pendekatan persuasif daripada tindakan represif atau kekerasan dalam membimbing umatnya. Fenomena 

ini tercermin dari kesabaran beliau saat menghadapi masyarakat Badui yang baru memeluk Islam namun 

masih terbelenggu kebiasaan lama. Daya tarik utama yang mendorong banyak orang memeluk Islam pada 

masa itu bukanlah intimidasi atau paksaan, melainkan keluhuran akhlak Nabi yang mampu menyentuh sisi 

kemanusiaan mereka (Hidayat et al.,  2020). 

Kita bisa melihat bagaimana keteladanan Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam dalam memimpin 

bukan hanya bagi kalangan umat muslim tapi juga umat non muslim dari “Perjanjian Hudaibiyah”. 

Peristiwa ini bermula pada tahun 6 Hijriah ketika Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam bersama 

para 1500 pengikutnya berangkat ke Mekkah dengan niat untuk umrah. Mereka berangkat dengan 

mengendarai 70 ekor unta dengan memberikan lambang pada lambung sebelah kanan dan pedang yang 

tersarung sebagai tanda bahwa hewan tersebut untuk kurban bukan sebagai kendaraan untuk berperang. 

Namun, kaum Quraisy menghadang mereka di perbatasan yang bermarkas di Zu Tuwa dengan sebuah 

pasukan tentara yang terdiri dari dua ratus pasukan  dibawah pimpinan Khalid bin Walid dan Ikrimah bin 

Abi Jahal, untuk menghalangi masuknya Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam dan pengikutnya 

ke Kota Mekkah. Setelah melalui serangkaian negosiasi. lahirlah Perjanjian Hudaibiyah ini, dengan memuat 

poin-poin penting, diantaranya (Iskandar, 2019): 

(1) Gencatan senajata, tidak ada perang antara kedua pihak terkait selama sepuluh tahun; 

(2) Penundaan umrah, umat islam tidak diperbolehkan masuk ke Mekkah tahun itu namun, diizinkan 

kembali tahun depan selama 3 hari; 

(3) Kebebasan bersekutu, suku-suku di Arab bebas memilih bersekutu dengan Nabi Muhammad 

Sallallahu 'Alaihi Wasallam atau dengan kaum Quraisy; 

(4) Pengembalian orang, jika ada orang Quraisyyang lari ke Madinah (masuk islam) tanpa izin walinya 

ia harus dikembalikan ke Mekkah. Namun, jika ada muslim yang lari ke mekkah, ia tidak 

dikembalikan. 

Jika dilihat sekilas, isi poin dalam perjanjian tersebut merugikan kaum muslimin dan 

menguntungkan masyarakat Quraisy. Banyak sahabat dan pengikut Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi 

Wasallam yang kecewa terhadap isi perjanjian tersebut. Namun, dalam jangka Panjang, ini adalah 

kemenangan diplomatik yang besar (Iskandar, 2019): 

(a) Pengakuan resmi: secara de facto, kaum Quraisy mengakui islam sebagai kekuatan politik yang 

setara; 

(b) Penyebaran islam: selama masa damai (gencatan senjata), dakwah Islam berkembang pesat karena 

tidak ada lagi gangguan militer; 

(c) Jalan menuju Fathu Makkah: perjanjian ini dilanggar oleh pihak Quraisy beberapa tahun kemudian, 

yang akhirnya menjadi alasan legalbagi umat Islam untuk membebaskan kota Makkah secara damai 

(Fathu Makkah).  

 



 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1013 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

 

KESIMPULAN 

Dalam perspektif Islam, kepemimpinan bukanlah sekadar instrumen kekuasaan atau status formal 

untuk mendominasi orang lain. Lebih dari itu, ia merupakan amanah besar yang memikul konsekuensi 

pertanggungjawaban ganda, yakni di hadapan hukum manusia serta di hadapan Allah Subhanahu wa Ta’ala 

kelak. Guna menjalankan tanggung jawab yang berat ini, seorang figur pemimpin dituntut untuk 

menginternalisasi empat karakter utama kenabian: Siddiq sebagai fondasi kejujuran, Amanah untuk 

menjamin kredibilitas, Tabligh sebagai kemampuan komunikasi yang efektif dan terbuka, serta Fathonah 

sebagai manifestasi kecerdasan dalam memecahkan masalah umat. 

 

 

SARAN 

Penulis berharap kehadiran artikel ini mampu memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan 

karakter pemimpin yang Islami. Kami berharap agar nilai-nilai kepemimpinan Islami yang telah dibahas 

dapat diinternalisasi oleh penulis maupun pembaca. Semoga prinsip-prinsip kepemimpinan islam ini 

menjadi panduan praktis bagi kita semua untuk menerapkan pola kepemimpinan yang amanah dan 

berakhlak mulia dalam berbagai aspek kehidupan, sejalan dengan nilai-nilai luhur yang diajarkan oleh 

Islam. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Bukhari, M. I. (2002). Shahih al-Bukhari (Jilid 1–9). Dar Ibn Kathir. 

Al-Mawardi, A. H. (2006). Al-Ahkam as-Sulthaniyyah. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Aprianti, M., Safitri, F. A., & Kholifah, R. (2023). Konsep kepemimpinan dalam Al-Qur’an. Journal of 

Student Research, 1(5). https://doi.org/10.55606/jsr.v1i5.1765 

Fazillah, Nur. (2023). Konsep Kepemimpinan dalam Perspektif Islam. Intelektualita: Journal of Education 

Science and Teacher Training, XII (1). https://doi.org/10.22373/ji.v12i1.19261  

Hariyanto. (2015). Prinsip Keadilan dan Musyawarah dalam Hukum Islam Serta Implementasinya dalam 

Negara Hukum Indonesia. Supremasi Hukum: Jurnal Kajian Ilmu Hukum, IV (1). 

https://doi.org/10.14421/sh.v4i1.1982 

Hidayat, W., Olifiansyah, M., Dzulfiqar, M., & Diaying, B.P. (2020). Kepemimpinan dalam Perspektif 

Islam. El Hikmah: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam, XIV (1). 

https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123  

Ibn Katsir, I. bin 'U. (2009). Tafsir al-Qur’an al-‘azhim. Dar Thayyibah. 

Ichsan, Muhammad. (2014). Demokrasi dan Syura: Perspektif Islam dan Barat. Subtantia  XVI (1). 

https://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/substantia/article/view/4913. 

Iskandar, Amin. (2019).  Hikmah Dibalik Perjanjian Hudaibiyah. Jurnal Studi Hadis Nusantara, I (1). 

https://doi.org/10.24235/jshn.v1i1.5745     

Mubarok, Ahmad Agis. (2019). Musyawarah dalam Perspektif Al-Qur’an (Analisis Tafsir Al-Maragi, Al-

Baghawi, dan Ibnu Katsir). Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, IV (2). 

https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3550 

https://doi.org/10.55606/jsr.v1i5.1765
https://doi.org/10.22373/ji.v12i1.19261
https://doi.org/10.14421/sh.v4i1.1982
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123
https://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/substantia/article/view/4913
https://doi.org/10.24235/jshn.v1i1.5745
https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3550


 
 
 

 
 

 

 

----------------- 

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim  

(Al Maududi, et al.)  

        1014 

eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X  

 

Prasetyo, A., Mukhtar, N., & Qiptiyah, M. (2021). Khilafah Dalam Kajian Al-Quran dan Historis: 

Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyah. Syariati: Jurnal Studi Al-Quran dan Hukum, VII (2). 

https://doi.org/10.32699/syariati.v7i2.2150  

Sutisna, S. (2013). Mekanisme Pemilihan Kepala Negara dalam Islam dan Hukum Positif di Indonesia. Al-

Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam, I (1). 

https://doi.org/10.30868/am.v1i01.112 

 

 

https://doi.org/10.32699/syariati.v7i2.2150
https://doi.org/10.30868/am.v1i01.112

