eISSN 3090-6431 & pISSN 3090-644X

SUJUD: JURNAL AGAMA, SOSIAL DAN BUDAYA

Vol. 2, No. 2, Tahun 2026
doi.org/10.63822/19kf5g47
Hal. 1006-1014

Homepage https://ojs.indopublishing.or.id/index.php/sujud

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual
Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim

Abul A’la Al Maududi?, Nisrina Alifah?*, Adinda Haifa®, Annisa Rizki Fitriani*
Fakultas Kesehatan Masyarakat, Universitas Muhammadiyah Jakartal-2%4

*Email Korespodensi: nisrinaalifah12@gmail.com

Diterima: 21-01-2026 | Disetujui: 31-01-2026 | Diterbitkan: 02-02-2026

ABSTRACT

Problems are an inseparable part of human life, requiring effective mechanisms to resolve them. From an Islamic
perspective, deliberation is the foundation of the teachings consistently practiced by the Prophet Muhammad
(peace be upon him) as a means of achieving the welfare of the people, even involving non-Muslims. This article
compares the concepts of deliberation and democracy. Etymologically and conceptually, deliberation means
expressing beneficial opinions, while democracy places sovereignty in the hands of the people. Furthermore, this
paper examines the concept of the caliphate as an Islamic leadership system aimed at governing worldly and
afterlife affairs, and reviews its historical phases. The goal of Islamic leadership is to continue the prophetic
mission and uphold justice, with the ideal leader possessing the characteristics of Siddiq, Amanah, Tabligh, and
Fatonah. An analysis of the Treaty of Hudaibiyah is also included as a concrete example of the Prophet's exemplary
leadership, which prioritized diplomacy and long-term vision over short-term gain.

Keywords: Leadership, Deliberation, Democracy, Caliphate.

ABSTRAK

Masalah merupakan dinamika yang tidak terpisahkan dari kehidupan manusia, sehingga diperlukan mekanisme
efektif untuk menyelesaikannya. Dalam perspektif Islam, musyawarah merupakan fondasi ajaran yang dipraktikkan
secara konsisten oleh Rasulullah SAW sebagai sarana mencapai kemaslahatan umat, bahkan melibatkan non-
Muslim. Artikel ini membahas perbandingan antara konsep musyawarah dan demokrasi. Secara etimologis dan
konseptual, musyawarah berarti mengeluarkan pendapat yang bermanfaat, sedangkan demokrasi menempatkan
kedaulatan di tangan rakyat. Selain itu, tulisan ini mengkaji konsep khilafah sebagai sistem kepemimpinan Islam
yang bertujuan mengatur urusan dunia dan akhirat, serta meninjau fase-fase sejarahnya. Tujuan kepemimpinan
Islam adalah meneruskan misi kenabian dan menegakkan keadilan, dengan pemimpin ideal memiliki karakter
Siddiq, Amanah, Tabligh, dan Fatonah. Analisis terhadap Perjanjian Hudaibiyah juga disertakan sebagai contoh
konkret keteladanan kepemimpinan Nabi yang mengedepankan diplomasi dan visi jangka panjang dibandingkan
keuntungan sesaat.

Kata kunci: Kepemimpinan, Musyawarah, Demokrasi, Khilafah.
Bagaimana Cara Sitasi Artikel ini:
Al Maududi, A. A,, Alifah, N., Haifa, A., & Fitriani, A. R. (2026). Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah

Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim. Sujud: Jurnal Agama, Sosial Dan Budaya,
2(2), 1006-1014. https://doi.org/10.63822/19kf5g47

L ) Pubished by
|
|

pi.\duﬁ;.m«:giurzg | 0 1006


mailto:nisrinaalifah12@gmail.com

elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

PENDAHULUAN

Ketergantungan terhadap lingkungan dan individu lain menjadikan manusia sebagai makhluk yang
tidak dapat dipisahkan dari jejaring sosial dalam menjalankan roda kehidupannya. Manusia sebagai ciptaan
Allah Subhanahu wa Ta’ala yang diberikan ketajaman intelektual komperehensif daripada makhluk Allah
yang lainnya, sehingga dijadikan khalifah (pemimpin) di muka bumi. Tugas manusia di muka bumi bukan
hanya mengelola lingkungan dengan baik, namun juga untuk mengerjakan seluruh perintah Allah
Subhanahu wa Ta’ala, baik dari mengerjakan ibadah shalat, puasa, membayar zakat serta menjauhi segala
laranganNya (Aprianti et al., 2023).

Melalui perannya sebagai khalifah di muka bumi, dibutuhkan sumber daya manusia yang memiliki
jiwa kepemimpinan. Prinsip-prinsip kepemimpinan islami memiliki fondasi fundamental sebagaimana
yang telah diimplementasikan secara konkret oleh Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam yang bersumber
dari Al-Quran dan Hadist. Seiring berjalannya waktu, Dinamika kepemimpinan senantiasa bertransformasi
selaras dengan konfigurasi sosial, politik, dan kultural masyarakat. Pada era tersebut, prinsip-prinsip Syariat
Islam diimplementasikan sebagai fondasi utama tata kelola pemerintahan, di mana otoritas kekuasaan
dipimpin oleh seorang Khalifah, termasuk di dalamnya periode pemerintahan al-Khulafa al-Rasyidin
(Munfaridah, 2012).

Kepemimpinan tidak hanya dipahami sebagai kekuasaan atau otoritas, tetapi juga sebagai titipan
yang akan di hisab di hadapan Allah (Al-Mawardi, 2006). Konsep kepemimpinan dalam Islam tidak
terbatas pada pemimpin negara atau organisasi formal, tetapi mencakup seluruh aspek kehidupan manusia.
Setiap individu pada hakikatnya adalah pemimpin yang akan dimintai pertanggungjawaban sesuai dengan
peran dan amanah yang diembannya (Al-Bukhari, 2002).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research). Data dikumpulkan melalui penelusuran dan kajian mendalam terhadap sumber-sumber
tertulis yang relevan, baik berupa Al-Qur’an, Hadis, kitab-kitab klasik (turats), maupun literatur
kontemporer seperti buku, jurnal ilmiah, dan artikel akademik yang membahas kepemimpinan dalam
perspektif Islam, konsep musyawarah, khilafah, demokrasi, serta kepemimpinan non-Muslim. Sumber-
sumber tersebut dipilih secara purposif untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam
terhadap konsep kepemimpinan Islam secara normatif dan historis.

Teknik analisis data dilakukan dengan metode analisis deskriptif-analitis, yaitu menguraikan,
membandingkan, dan menafsirkan konsep-konsep kepemimpinan Islam berdasarkan kerangka normatif-
teologis dan historis. Data yang telah dikumpulkan dianalisis dengan cara mengidentifikasi gagasan pokok,
menelaah relevansi antar konsep, serta mengaitkannya dengan praktik kepemimpinan Rasulullah SAW dan
dinamika kepemimpinan dalam sejarah Islam. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu
memberikan gambaran konseptual yang utuh mengenai kepemimpinan Islam serta relevansinya dalam
konteks sosial dan politik kontemporer.

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

711007



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Musyawarah dan Demokrasi

Masalah merupakan bagian yang tidak terpisahkan dari pengalaman hidup setiap manusia,
mengingat tantangan akan selalu muncul seiring berjalannya waktu. Setiap masalah pasti selalu ada
solusinya. Untuk menghadapi berbagai masalah yang dihadapi oleh manusia diperlukan musyawarah
untuk menyelesaikannya. Rekam jejak sejarah menunjukkan bahwa musyawarah bukan sekadar konsep,
melainkan fondasi ajaran yang dipraktikkan secara konsisten oleh Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam
dan para sahabat di masa awal perkembangan Islam. Beliau melakukan musyawarah untuk menemukan
jawaban solusi dari setiap persoalan yang dihadapi demi kemaslahatan umat. Rasulullah Sallallahu 'Alaihi
Wasallam melakukan musyawarah bukan hanya untuk umat Islam saja, namun mengajak umat Yahudi dan
Nasrani juga untuk ikut bermusyawarah untuk mencapai kesepakatan bersama (Mubarok, 2019).

Kata musyawarah pada dasarnya berasal dari Bahasa Arab, yaitu musyawarat yang secara tekstual
“mengeluarkan madu dari sarang lebah”. Arti musyawarah berarti merujuk pada hal yang bermakna baik
sehingga diharapkan bisa mengeluarkan pendapat-pendapat yang manis dan bermanfaat (seperti madu)
bagi siapa saja yang menjalankannya. Sedangkan, Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, Musyawarah
memiliki pengertian memperoleh keputusan atas penyelesaian suatu masalah (Hariyanto, 2015).

Dalam Islam, musyawarah merupakan prinsip penting dalam kepemimpinan dan pengelolaan
urusan publik. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an: )

OR 58 Can e 13 51 8 by 5 ad DL 5 e abld Bl5a 52 R B b 3K 515 T A 0 (a 3a3 5 Lad

ORI T

“Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah lembut terhadap mereka. Seandainya

engkau bersikap keras dan berhati kasar, tentulah mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu,

maafkanlah mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka dalam

segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah.
Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bertawakal.” (Q.S. Ali 'Imran [3]: 159)

Pada ayat ini menunjukkan bahwa musyawarah adalah karakter utama masyarakat beriman dalam
mengelola urusan bersama. Hingga Allah juga memerintahkan Rsaulullah untuk bermusyawarah dengan
para sahabatnya. Perintah musyawarah ini menjadi dasar legitimasi partisipasi umat dalam kepemimpinan
islam (Ibn Katsir, 2009).

Secara etimologis, istilah demokrasi berakar dari kosakata Yunani, yakni demos yang
merepresentasikan rakyat serta kratos yang berarti kedaulatan, sehingga secara tekstual dimaknai sebagai
sistem kekuasaan di tangan rakyat. Saat ini, Intisari dalam sistem demokrasi sejatinya berpusat pada
kekuasaan rakyat sebagai pemegang kendali utama. Konsep ini sejalan dengan pengertian demokrasi dalam
kancah politik modern yang merujuk pada pemikiran Abraham Lincoln saat ia merumuskannya di tahun
1963, yaitu “pemerintahan dari rakyat, oleh rakyat dan untuk rakyat” (Paralihan, 2019). Pada tahun 431
SM, Pericles, seorang tokoh negara dari Athena, merumuskan kriteria dasar demokrasi sebagai berikut: (1)
tata kelola pemerintahan yang melibatkan keterlibatan publik secara total dan eksplisit; (2) perlakuan setara
bagi setiap warga di mata hukum; (3) prinsip pluralisme yang menghormati keberagaman potensi serta
opini; serta (4) perlindungan terhadap ranah privasi guna memberikan ruang bagi ekspresi jati diri setiap
individu (Ichsan, 2014).

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

71 1008



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

Pada intinya, musyawarah dan demokrasii memiliki persamaan maupun perbedaan. Persamaan
diantara keduanya, yaitu segala urusan menyamgkut masyarakat dikembalikan untuk diselesaikan bersama-
sama masyarakat. Perbedaan diantara keduanya adalah musyawarah memiliki konsep bahwa sistem
pemerintahan yang berdaulat yaitu Allah Subhanahu wa Ta’ala dan semua permasalahan harus merujuk
kepada Al-Quran dan Hadist Rasul. Pada musyawarah, terdapat nilai atau persoalan yang tidak bisa
dimusyawarahkan seperti ibadah yang harus diterima dilaksanakan sesuai aturan yang telah ditetapkan oleh
agam Islam. Sedangkan, demokrasi semua persoalan dikembalikan kepada rakyat. Pada demokrasi yang
memiliki kedaulatan tertinggi yaitu rakyat. Seluruh tatanan norma dan aturan hukum dapat terus
dikembangkan sesuai dengan konsensus rakyat. Proses pembentukan kebijakan tersebut dimungkinkan
melalui pemungutan suara langsung atau difasilitasi oleh para delegasi yang duduk di kursi parlemen
(Ichsan, 2014).

Konsep Khilafah dalam Sejarah Islam

Istilah khilafah merujuk pada konsep perwakilan atau penggantian yang diambil dari akar kata
khalafa. Sebagai sebuah sistem,khilafah dipahami sebagai struktur kepemimpinan umum bagi umat Islam.
Fungsi utamanya adalah menyelenggarakan tata kelola urusan dunia dan akhirat berdasarkan landasan
hukum Islam yang telah ditetapkan (Al-Mawardi, 2006).

Dasar konsep khilafah terdapat dalam Al-Qur’an: N i
G 06 & (5 anay A ATy LA gy L Al (e el 1310500 (a1 8 ela Akl a5 03 3
O3l Y L del (D)
“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.”
Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di
sana, sedangkan kami bertashih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, “Sesungguhnya
Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Q.S. Al-Bagarah [2]: 30)

Penyebutan khalifah pada ayat tersebut merujuk pada figur Nabi Adam ‘alaihis salam. Terdapat
dua perspektif dalam memaknai peran ini; yakni Nabi Adam ‘alaihis salam sebagai entitas yang
menggantikan penghuni bumi sebelumnya (kaum jin), serta sebagai pengemban amanah Allah untuk
menjalankan syariat di bumi. Konteks ini jelas berbeda dengan sistem administrasi negara, sebab sebagai
manusia pertama, interaksi sosial Nabi Adam ‘alaihis salam Kala itu hanya mencakup dirinya sendiri dan
bakal keturunannya kelak (Prasetyo et al., 2021).

Sebagai agama yang menyeluruh, Islam memberikan tuntunan bagi setiap aspek kehidupan, mulai
dari ranah pribadi hingga tata kelola negara yang kompleks. Salah satu buktinya terlihat pada mekanisme
konsensus kepemimpinan. Meski Al-Qur'an dan Hadis tidak merinci prosedur teknisnya secara tekstual,
prinsip-prinsip tersebut tersirat dalam cakupan agama. Merujuk pada pemikiran Sutisna (2013), pemilihan
kepala negara dalam Islam tidak bersifat kaku, melainkan bersandar pada panduan wahyu yang diselaraskan
dengan konsensus (ijma’) para sahabat. Secara historis, secara garis besar sistem khilafah dapat
dikategorikan ke dalam empat fase utama, yaitu: (Prasetyo et al., 2021):

(a) Khulafaur Rosyidin (632-661 M)
Kepemimpinan Abu Bakar Ash-Shiddiq diperoleh melalui hasil musyawarah intensif antara kaum
Muhajirin dan Ansar. Meskipun proses tersebut diwarnai dinamika politik yang tajam, bahkan diwarnai
penolakan dari rival politiknya, Sa’ad bin Ubadah. Sampai akhir hayatnya konsensus mayoritas tetap
Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

711009



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

menetapkan Abu Bakar sebagai pemimpin pertama. Berbeda dengan pendahulunya, suksesi kepemimpinan
Umar didasarkan pada penunjukan langsung atau wasiat dari Abu Bakar. Namun, penunjukan ini bukanlah
keputusan sepihak, Abu Bakar terlebih dahulu melakukan jajak pendapat dan meminta pertimbangan dari
para sahabat senior untuk memastikan bahwa Umar adalah sosok yang kredibel di mata umat. Selanjutnya,
Setelah Umar wafat, transisi kekuasaan dikelola oleh sebuah komite khusus bernama Dewan Syura yang
beranggotakan enam orang sahabat (Utsman, Ali, Thalhah, Zubair, Sa’ad bin Abi Waqqas, dan
Abdurrahman bin Auf). Di bawah koordinasi Abdurrahman bin Auf, dewan melakukan musyawarah serta
survei aspirasi masyarakat hingga akhirnya memutuskan Utsman bin Affan sebagai khalifah ketiga.
Kemudian tonggak kepemimpinan selanjutnya dipegang oleh Ali bin Abi Thalib. Hal ini dipicu oleh
desakan masyarakat di tengah situasi politik yang tidak stabil pasca terbunuhnya Utsman bin Affan. Umat
Islam memandang Ali sebagai satu-satunya figur yang mampu meredam kekacauan dan menyelesaikan
problematika internal yang sedang melanda negara pada saat itu.

(b) Khilafah Umayah (661-750 M)
Wafatnya Ali bin Abi Thalib memicu polarisasi umat Islam ke dalam dua kubu besar, yakni pendukung
Hasan bin Ali dan pengikut Muawiyah. Dinasti Umayyah mulai memantapkan otoritasnya melalui
negosiasi politik dengan Hasan, yang sebelumnya telah dibaiat sebagai khalifah pengganti ayahnya. Melalui
sebuah perjanjian damai , Hasan bin Ali memilih untuk menyerahkan tampuk kepemimpinan kepada
Muawiyah demi menghindari pertumpahan darah. Peristiwa ini dikenal sebagai Amul Jama’ah, momentum
di mana umat Islam kembali bersatu di bawah satu payung kekhalifahan. Salah satu poin krusial dalam
perjanjian tersebut adalah komitmen Muawiyah untuk mengembalikan urusan kepemimpinan kepada umat
(atau kepada Hasan) setelah masa jabatannya berakhir. Namun, janji ini tidak terealisasi. Pasca wafatnya
Hasan yang diyakini tewas akibat diracun. Muawiyah mengambil langkah sepihak dengan menunjuk
putranya, Yazid bin Muawiyah, sebagai putra mahkota. Kebijakan suksesi turun-temurun ini memicu
gelombang protes keras, terutama dari kalangan sahabat Ansar dan Muhajirin di Kufah. Peristiwa inilah
yang secara resmi mengubah corak kepemimpinan Islam dari sistem pemilihan (khilafah) menjadi sistem
kerajaan (monarki).

(c) Khilafah Abasyiah (750-1517 M)
Dalam catatan sejarah peradaban Islam, Dinasti Abbasiyah memegang rekor sebagai masa kekhalifahan
dengan durasi kekuasaan terlama. Era ini dipelopori oleh Abul Abbas Abdullah bin Muhammad, yang lebih
dikenal dengan gelar As-Saffah. Namun, transisi kekuasaan dari Bani Umayyah ke Bani Abbasiyah
meninggalkan jejak sejarah yang tragis.eralihan takhta dari Dinasti Umayyah ke Abbasiyah memakan
banyak korban jiwa, terutama dari kalangan internal Bani Umayyah. Hal ini disebabkan oleh kebijakan As-
Saffah yang memburu dan menumpas para pendukung penguasa sebelumnya demi mengamankan
otoritasnya.

(d) Khilafah Utsmaniyah (1517-1924 M)
Eksistensi institusi khilafah dalam sejarah Islam berakhir pada era Kesultanan Utsmani. Didirikan oleh
Utsman | pada tahun 1290 M, imperium ini mencapai kulminasi kejayaannya di bawah kepemimpinan
Sulaiman Al-Qanuni (1520-1566 M) sebelum akhirnya resmi dibubarkan pada Maret 1924. Keruntuhan
kesultanan ini dipicu oleh akumulasi dua aspek utama: faktor internal yang didominasi oleh inkonsistensi
serta penyimpangan dalam sistem suksesi kepemimpinan, serta faktor eksternal berupa bangkitnya
solidaritas bangsa Eropa. Momentum penaklukan Konstantinopel menjadi titik balik yang mendorong
Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim

(Al Maududi, et al.)

71 1010



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

kekuatan-kekuatan Eropa untuk mengesampingkan perbedaan mereka demi membentuk aliansi pertahanan
guna membendung ekspansi muslim.

Tujuan dan Fungsi Kepemimpinan Menurut Islam
Islam memandang kepemimpinan sebagai sebuah keharusan dalam kehidupan bermasyarakat.
Seorang pemimpin memegang peranan vital karena kepemimpinan itu sendiri memiliki dua tujuan utama.
Di satu sisi, ia berfungsi sebagai penerus misi kenabian dalam melestarikan ajaran agama (Likhila fati
annubuwwatu fi hara sati addin). Di sisi lain, ia bertanggung jawab dalam mengatur dinamika kehidupan
dunia (Wa Siya sati addun-ya). Maka, esensi dari kepemimpinan adalah menjadi pengayom bagi
masyarakat, menciptakan tatanan yang adil, memberikan solusi atas berbagai persoalan warga, serta
memastikan prinsip amar ma ruf nahi munkar berjalan di tengah kehidupan sosial (Fazillah, 2023). Hal ini
ditegaskan dalam Al-Qur’an: ) a
53085 0ad &g Ay K05 oLaddl e i oA 3 (sl eyl Il s &)

“Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan memberikan bantuan kepada
kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pelajaran
kepadamu agar kamu selalu ingat.”
(Q.S. An-Nahl [16]: 90)

Keberhasilan dalam meraih kemaslahatan umat sangat bergantung pada kualitas
kepemimpinannya. Seorang pemimpin tidak hanya bertugas menentukan arah tindakan melalui fungsi
pengarahan agar target bersama tercapai, tetapi juga berperan sebagai motivator yang memberikan
dukungan nyata. Peran pendukung ini sangat penting agar setiap anggota masyarakat dapat menuntaskan
tanggung jawab pokok mereka dengan efektif (Fazillah, 2023).

Kepemimpinan Non Muslim

Kepemimpinan Islam senantiasa berpijak pada rekam jejak para Nabi dan Rasul. Peran mereka
melampaui tugas penyampaian wahyu, yakni sebagai pemimpin umat yang mewariskan karakter
kepemimpinan teladan untuk diikuti oleh generasi setelahnya. Ulama sepakat bahwa sifat-sifat wajib
Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam menjadi fondasi etika kepemimpinan Islam. Keberhasilan dan
legitimasi Rasulullah SAW bersumber pada empat pilar karakter fundamental yang sudah sepatutnya
diinternalisasi oleh setiap pemimpin. Keempat sifat tersebut meliputi: Siddiq yang mencerminkan kejujuran,
Amanah sebagai simbol integritas atau kredibilitas, Tabligh yang berarti transparansi dalam berkomunikasi,
serta Fathonah yang merepresentasikan kecerdasan intelektual maupun emosional (Hidayat et al., 2020).

Karakter Siddig merepresentasikan komitmen Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam terhadap
kebenaran ilahi, yang tercermin dalam setiap ucapan, tindakan, hingga sikap diam beliau. Dalam konteks
manajerial, sifat ini diwujudkan melalui kejujuran dalam pengambilan keputusan serta keberanian
menanggung segala konsekuensinya. Selanjutnya, Amanah menekankan pada aspek integritas, Rasulullah
Sallallahu 'Alaihi Wasallam senantiasa menjaga otentisitas pesan tanpa mengubah atau memanipulasi
informasi sedikit pun. Sementara itu, Tabligh berfungsi sebagai kemampuan komunikatif untuk
mentransformasikan wahyu Allah kepada umat secara transparan. Terakhir, Fathonah menjadi fondasi

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

71 1011



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

intelektual yang mencakup kecerdasan, kebijaksanaan, dan kesadaran penuh dalam menjalankan roda
kepemimpinan. (Hidayat et al., 2020).

Dalam memimpin Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam selalu mendahulukan sikap keteladanan
yang diwujudkan dalam bentuk musyawarah. Pendekatan yang diterapkan oleh Nabi Muhammad SAW
dalam memimpin sangat menjunjung nilai-nilai demokrasi dan diplomasi. Beliau lebih mengutamakan
pendekatan persuasif daripada tindakan represif atau kekerasan dalam membimbing umatnya. Fenomena
ini tercermin dari kesabaran beliau saat menghadapi masyarakat Badui yang baru memeluk Islam namun
masih terbelenggu kebiasaan lama. Daya tarik utama yang mendorong banyak orang memeluk Islam pada
masa itu bukanlah intimidasi atau paksaan, melainkan keluhuran akhlak Nabi yang mampu menyentuh sisi
kemanusiaan mereka (Hidayat et al., 2020).

Kita bisa melihat bagaimana keteladanan Rasulullah Sallallahu 'Alaihi Wasallam dalam memimpin
bukan hanya bagi kalangan umat muslim tapi juga umat non muslim dari “Perjanjian Hudaibiyah”.
Peristiwa ini bermula pada tahun 6 Hijriah ketika Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam bersama
para 1500 pengikutnya berangkat ke Mekkah dengan niat untuk umrah. Mereka berangkat dengan
mengendarai 70 ekor unta dengan memberikan lambang pada lambung sebelah kanan dan pedang yang
tersarung sebagai tanda bahwa hewan tersebut untuk kurban bukan sebagai kendaraan untuk berperang.
Namun, kaum Quraisy menghadang mereka di perbatasan yang bermarkas di Zu Tuwa dengan sebuah
pasukan tentara yang terdiri dari dua ratus pasukan dibawah pimpinan Khalid bin Walid dan Ikrimah bin
Abi Jahal, untuk menghalangi masuknya Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi Wasallam dan pengikutnya
ke Kota Mekkah. Setelah melalui serangkaian negosiasi. lahirlah Perjanjian Hudaibiyah ini, dengan memuat
poin-poin penting, diantaranya (Iskandar, 2019):

(1) Gencatan senajata, tidak ada perang antara kedua pihak terkait selama sepuluh tahun;

(2) Penundaan umrah, umat islam tidak diperbolehkan masuk ke Mekkah tahun itu namun, diizinkan
kembali tahun depan selama 3 hari;

(3) Kebebasan bersekutu, suku-suku di Arab bebas memilih bersekutu dengan Nabi Muhammad
Sallallahu 'Alaihi Wasallam atau dengan kaum Quraisy;

(4) Pengembalian orang, jika ada orang Quraisyyang lari ke Madinah (masuk islam) tanpa izin walinya
ia harus dikembalikan ke Mekkah. Namun, jika ada muslim yang lari ke mekkah, ia tidak
dikembalikan.

Jika dilihat sekilas, isi poin dalam perjanjian tersebut merugikan kaum muslimin dan
menguntungkan masyarakat Quraisy. Banyak sahabat dan pengikut Nabi Muhammad Sallallahu 'Alaihi
Wasallam yang kecewa terhadap isi perjanjian tersebut. Namun, dalam jangka Panjang, ini adalah
kemenangan diplomatik yang besar (Iskandar, 2019):

(a) Pengakuan resmi: secara de facto, kaum Quraisy mengakui islam sebagai kekuatan politik yang
setara;

(b) Penyebaran islam: selama masa damai (gencatan senjata), dakwah Islam berkembang pesat karena
tidak ada lagi gangguan militer;

(c) Jalan menuju Fathu Makkah: perjanjian ini dilanggar oleh pihak Quraisy beberapa tahun kemudian,
yang akhirnya menjadi alasan legalbagi umat Islam untuk membebaskan kota Makkah secara damai

(Fathu Makkah).

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

71 1012



elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

KESIMPULAN

Dalam perspektif Islam, kepemimpinan bukanlah sekadar instrumen kekuasaan atau status formal
untuk mendominasi orang lain. Lebih dari itu, ia merupakan amanah besar yang memikul konsekuensi
pertanggungjawaban ganda, yakni di hadapan hukum manusia serta di hadapan Allah Subhanahu wa Ta’ala
kelak. Guna menjalankan tanggung jawab yang berat ini, seorang figur pemimpin dituntut untuk
menginternalisasi empat karakter utama kenabian: Siddiq sebagai fondasi kejujuran, Amanah untuk
menjamin kredibilitas, Tabligh sebagai kemampuan komunikasi yang efektif dan terbuka, serta Fathonah
sebagai manifestasi kecerdasan dalam memecahkan masalah umat.

SARAN

Penulis berharap kehadiran artikel ini mampu memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan
karakter pemimpin yang Islami. Kami berharap agar nilai-nilai kepemimpinan Islami yang telah dibahas
dapat diinternalisasi oleh penulis maupun pembaca. Semoga prinsip-prinsip kepemimpinan islam ini
menjadi panduan praktis bagi kita semua untuk menerapkan pola kepemimpinan yang amanah dan
berakhlak mulia dalam berbagai aspek kehidupan, sejalan dengan nilai-nilai luhur yang diajarkan oleh
Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Bukhari, M. 1. (2002). Shahih al-Bukhari (Jilid 1-9). Dar Ibn Kathir.

Al-Mawardi, A. H. (2006). Al-Ahkam as-Sulthaniyyah. Dar al-Kutub al-1imiyyah.

Aprianti, M., Safitri, F. A., & Kholifah, R. (2023). Konsep kepemimpinan dalam Al-Qur’an. Journal of
Student Research, 1(5). https://doi.org/10.55606/jsr.v1i5.1765

Fazillah, Nur. (2023). Konsep Kepemimpinan dalam Perspektif Islam. Intelektualita: Journal of Education
Science and Teacher Training, X1l (1). https://doi.org/10.22373/ji.v12i1.19261

Hariyanto. (2015). Prinsip Keadilan dan Musyawarah dalam Hukum Islam Serta Implementasinya dalam
Negara Hukum Indonesia. Supremasi Hukum: Jurnal Kajian Ilimu Hukum, 1V (1).
https://doi.org/10.14421/sh.v4i1.1982

Hidayat, W., Olifiansyah, M., Dzulfigar, M., & Diaying, B.P. (2020). Kepemimpinan dalam Perspektif
Islam. ElI Hikmah: Jurnal Kajian dan Penelitian Pendidikan Islam, XIV (1).
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123

Ibn Katsir, I. bin 'U. (2009). Tafsir al-Qur’an al- ‘azhim. Dar Thayyibah.

Ichsan, Muhammad. (2014). Demokrasi dan Syura: Perspektif Islam dan Barat. Subtantia XVI (1).
https://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/substantia/article/view/4913.

Iskandar, Amin. (2019). Hikmah Dibalik Perjanjian Hudaibiyah. Jurnal Studi Hadis Nusantara, | (1).
https://doi.org/10.24235/jshn.v1i1.5745

Mubarok, Ahmad Agis. (2019). Musyawarah dalam Perspektif Al-Qur’an (Analisis Tafsir Al-Maragi, Al-
Baghawi, dan Ibnu Katsir). Maghza: Jurnal Illmu Al-Qur'an dan Tafsir, IV (2).
https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3550

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

71 1013


https://doi.org/10.55606/jsr.v1i5.1765
https://doi.org/10.22373/ji.v12i1.19261
https://doi.org/10.14421/sh.v4i1.1982
https://doi.org/10.20414/elhikmah.v14i1.2123
https://jurnal.arraniry.ac.id/index.php/substantia/article/view/4913
https://doi.org/10.24235/jshn.v1i1.5745
https://doi.org/10.24090/maghza.v4i2.3550

elSIN3090-6431 & plSIN3090-644X

Prasetyo, A., Mukhtar, N., & Qiptiyah, M. (2021). Khilafah Dalam Kajian Al-Quran dan Historis:
Rekonstruksi Hukum Khilafah Islamiyah. Syariati: Jurnal Studi Al-Quran dan Hukum, VII (2).
https://doi.org/10.32699/syariati.v7i2.2150

Sutisna, S. (2013). Mekanisme Pemilihan Kepala Negara dalam Islam dan Hukum Positif di Indonesia. Al-

Mashlahah: Jurnal Hukum Islam  dan Pranata  Sosial Islam, | (2).

https://doi.org/10.30868/am.v1i01.112

Kepemimpinan dalam Perspektif Islam: Telaah Konseptual Musyawarah, Khilafah, dan Kepemimpinan Non-Muslim
(Al Maududi, et al.)

71 1014


https://doi.org/10.32699/syariati.v7i2.2150
https://doi.org/10.30868/am.v1i01.112

